
EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[341]  

eidos 
Recibido: 6 de abril de 2024 

Aprobado: 11 de octubre de 2024 

DOI: https://dx.doi.org/10.14482/eidos.45.519.565 

 
 
 

 

¿QUÉ ES UNA TRADUCCIÓN LITERAL?* 
LA TRADUCCIÓN COMO VARIACIÓN CONTINUA 

 

What is a Literal Translation? 
Translation as Continuous Variation 

 
Cristóbal Durán 
Investigador asociado Instituto de Estudios Humanísticos, Universidad de Talca 

cristobaldr@gmail.com 

ORCID ID: 0000-0002-8870-5659 
 

 

R E S U M E N 

Desde sus formulaciones más tempranas y canónicas, la cuestión de la traducción 
ha sido muchas veces enfrentada a partir de una comprensión que localiza su sentido 
en un lugar más o menos trascendente a las palabras o a la letra. Sin embargo, es lícito 
considerar distintas vías que apuestan abiertamente por la traducción literal y que hacen 
de los aspectos formales de la lengua el principal aspecto a considerar. Apoyándonos 
en una lectura de algunas propuestas de Walter Benjamin y Gilles Deleuze, elaboramos 
una conjetura sobre la traducción literal que se orienta hacia la idea de la variación 
continua. Esta comprensión intenta pensar la naturaleza de una lengua llevada cada 
vez más a su límite e impulsada a comunicarse con otras, exigiéndonos pensar una 
transformación radical e incesante en el texto original. 

Palabras clave: traducción, Benjamin, Deleuze, ecología, pluralismo, variación continua, 
literalidad. 

 

A B S T R A C T 

Since its earliest and most canonical formulations, the question of translation has 
often been approached from an understanding that locates its meaning in a place more 
or less transcendent to the words or the letter. However, it is legitimate to consider 
different ways that openly bet on literal translation and make the formal aspects of 
the language the main aspect to be considered. Thus, relying on a reading of some 
developments made by Walter Benjamin and Gilles Deleuze, we will try to propose 
a conjecture on literal translation that is guided by the idea of continuous variation. 
This understanding, which pushes the elements of the language outwards and, at 
the same time as it promotes communication between languages, demands a radical 
transformation in the way we consider the incessant character of the original text. 

Keywords: translation, Benjamin, Deleuze, ecology, pluralism, continuous variation, 
literality. 

 
 

* Este trabajo es parte del proyecto ANID+FONDECYT Regular 1240968: “Hacia un pluralismo 

ecológico: La construcción del concepto de pluralismo en Gilles Deleuze como matriz de 

comprensión para una lógica inclusiva de la coexistencia”, del cual el autor es investigador 

responsable.     

  

mailto:cristobaldr@gmail.com


EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[342] 

¿Qué es una traducción literal? La traducción como variación continua 
 

 

 

 

 

 

 

LA TRANSlATIO AD vERBUM Y LA PUGNA POR EL SENTIDO 
 

En su breve “Acerca del estudio de la Antigüedad y de la griega 

en particular”, escrito en 1793, Wilhelm von Humboldt establece 

distintos tipos de relación con la antigüedad griega a partir de una 

distinción entre diferentes tipos de traducciones (Vega, 2004). 

La primera de estas tiene el cometido de dar a conocer un texto 

a quienes no lo pueden leer en el original. La segunda permite 

comprenderlo de otro modo para quienes pueden leer el original, 

lo que agrega el elemento de la comprensión a la lectura del texto. 

La tercera, la más importante para Humboldt, es hacerle conocer 

mejor el texto a quienes son capaces de leer el original, pero “intro- 

duciéndolos en su estilo y en su espíritu” (Vega, 2004, p. 263). La 

traducción no es considerada, a partir de esta tercera deriva, como 

un simple medio auxiliar, ya que supone más bien un “acuerdo” 

entre el espíritu del autor y aquel del lector, acuerdo que “aparece 

más claro cuando se le mira en el medio doble de dos diferentes 

idiomas” (p. 264). Pero, dice Humboldt, el aprecio del original 

que así comparece en este encuentro requiere que la traducción 

se “destruya a sí misma” con el objeto de dejar ver el original. 

La mejor traducción es, entonces, la que se destruye a sí misma, 

y la que al intentar que (trans)aparezca el sentido del texto original, 

termina por suprimir toda tensión entre el original y la “copia” que 

lo secunda. Esta tesis sobre la traducción basada en la “fidelidad 

al espíritu” antes que “a la letra” cuenta con una larga data en la 

historia de la traducción y de su reflexión. Acceder al espíritu y 

al estilo del original supone un tratamiento sobre la letra. En este 

sentido, la (auto)destrucción de la traducción, debida al poder 

e imperio del sentido pretendido de un texto, parece constituir 

un desiderátum para el texto original en la medida en que ha de 

asegurar su transmisibilidad. Podría incluso decirse que en virtud 

de su transparencia se puede acceder a lo que se considera más 

importante del texto a traducir: su sentido. Es por ello que san 

Jerónimo, traductor de las sagradas escrituras al latín, declara su 



Cristóbal Durán 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[343] 

 

 

 
 

 
poco aprecio por lo que él denomina una traducción literal, una 

ad verbum translatio. 

 
Una traslación literal de una lengua a otra encubre el sentido, 

a la manera que una grama abundante ahoga lo sembrado. Y 

es así que un estilo [oratio] que se ciñe servilmente a los casos 

y figuras, apenas logra explicar con largo rodeo lo que pudiera 

haberse dicho con breves palabras. Este escollo he tratado de 

sortear y he vertido [transposi]… de forma que, si algo falta en las 

palabras, nada se eche de menos en el sentido. Vayan otros a la 

caza de sílabas y letras; tú, busca las sentencias. (San Jerónimo, 

1962, p. 492) 

 

Que “nada se eche de menos en el sentido” es el deseo tras la 

negativa de traducir palabra por palabra. Ciertamente no se trata 

de una querella contra la palabra o la letra, sino más bien de con- 

siderar que cierto sentido, que se encuentra en el texto original, se 

perdería precisamente en la operación traslativa, ya que implica 

producir otro texto. De alguna manera, detenerse en las palabras 

y producir otro texto en el paso de una lengua a otra podría signi- 

ficar perder el sentido. Es sabido que Jerónimo sigue a su manera 

a Cicerón, quien, en su De optimo genere oratorum, escrito un siglo 

antes de Cristo, aboga por una presentación de las ideas y de las 

figuras que se adapte a “nuestras costumbres” (Vega, 2004, p. 81). 

Para ello, las palabras han de ser transformadas, para conservar 

“el género entero de las palabras y la fuerza de estas”. El peso 

de las palabras ya no puede ser considerado como simplemente 

“literal”, sino que es entendido más bien como un sentido “espi- 

ritual”, que, si bien no abandona las palabras, las excede, razón 

por la cual no se deja leer palabra-por-palabra, esto es, ad verbum. 

En su “Carta a Pammaquio”, el mismo San Jerónimo recono- 

cía un misterio en el orden de las palabras que ciertamente podría 

habernos hecho pensar en una necesidad de afirmar de algún modo 

la traducción ad verbum. Pero opta finalmente por ceder al tipo 

que seguirá de Cicerón. Traducir a los griegos es expresar “sen- 

tido de sentido” (San Jerónimo, 1962, p. 490) y con esa medida 



¿Qué es una traducción literal? La traducción como variación continua 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[344] 

 

 

 
 
 

 
se piensa ahora la traducción de las escrituras. La historia de los 

intentos por distinguir entre buenas y malas traducciones se ha 

definido en el intento de evaluar en qué lugar y en qué posición 

del argumento se puede situar al sentido por transmitir. Y en esa 

historia, la mayoría de las veces se decide de antemano que es lo 

que se ha de transmitir, transportar o trasladar es en buena medi- 

da un sentido que no depende totalmente de la letra o del texto. 

Un sentido que, aunque sea considerado trascendente a la letra o 

interior a ella, no necesita el sentido puramente literal, o solo lo 

necesita para abandonarlo, para destruirlo o quemarlo, para así 

hacer aparecer un sentido más fuerte que el literal. 

Podría preguntarse entonces por qué el enunciado literal se 

transforma en la dimensión insoslayable por donde pasa todo 

sentido. La cuestión es que la palabra literal o la letra debe au- 

todestruirse por el aparente mandato de un sentido que, pese a 

todo, no es más que el sentido dominante que se supone no está 

dado completamente por la forma del texto, y que a pesar de 

todo solo pueda darse por medio de la letra. Presumiblemente, 

una mala traducción sería una literal, una que vierte “palabra por 

palabra”, ad verbum, y que en esa medida ha desestimado el fin o 

el objetivo mismo de transferir. En resumidas cuentas, ha deses- 

timado el sentido. Pero una buena traducción, por el contrario, 

pareciera abandonar en algún punto a la letra, y haría aparecer 

el sentido como una dimensión supuestamente trascendente a su 

enunciación formal. 

La apelación a un sentido que aparece en el lenguaje, pero 

que podría no limitarse a este permite sugerir que la traducción, 

además de implicar el pasaje de una lengua extraña a otra, también 

implica reconocer la materia no lingüística que parece habitar las 

lenguas. En cierto sentido, esta consideración nos exige mantener 

una mayor atención sobre el hecho de que no es preciso aban- 

donar la lengua para reconocer que esta, en su superficie misma, 

conserva una anomalía que la extraña y la hace infinitamente 

rica en su ejercicio. 



Cristóbal Durán 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[345] 

 

 

 
 
 
 

 

OTRA LITERALIDAD PARA LA TRADUCCIÓN 
 

Desde luego, no es preciso acotar el campo del ejercicio traductivo 

a la búsqueda de una fidelidad al espíritu o al sentido, entendidos 

de alguna manera como foráneos a la letra. La traducción siem- 

pre altera el sentido de un texto, y reconocer eso significa estar 

atentos al hecho de que no hay sentido que se pueda encontrar 

indistintamente en cada lengua, trascendiendo sus formas. 

Un texto importante en la discusión sobre la traducción da 

cuenta de una reflexión compleja en torno a este punto de vista. 

En 1923, Walter Benjamin publica su traducción de los Tableaux 

parisiens de Baudelaire, en la que incluye un prólogo titulado “Die 

Aufgabe des Übersetzers”. Dicho escrito le sirvió a Benjamim para 

sistematizar y reordenar algunas de sus propias apreciaciones sobre 

la naturaleza de la lengua y la escritura. Lo que nos interesa aquí 

especialmente es el hecho de que la fidelidad al espíritu se convierte 

en una fidelidad a la letra, aunque supone que la superficie de la 

letra guarda consigo los temblores y titubeos del texto original. 

Según Benjamin, el texto original está constituido por una ley 

que es ante todo su forma, Form, la cual permite que el texto sea 

traducido, es decir, tener una posterioridad o posteridad que le 

concede una especial forma de vida a la obra. Mantenerse fiel a 

la ley del original supondría, en primer lugar, reconocer que la 

traducción brota [hervor] de la sobrevida [Überleben] del original. 

Las traducciones evidentemente tienen su anclaje en la obra pre- 

via, pero lo hacen como una singular sobrevida del original que 

se prueba en su pervivencia, en su Fortleben —su pervivencia—. 

En la traducción, el original se modifica al mantener un elemen- 

to intraducible del original, es decir, aquello intocable a lo que 

aspira o se dirige el verdadero trabajo del traductor. No se trata, 

para Benjamin, de reproducir el sentido del original, de una ma- 

nera en la cual la traducción sería satisfactoria en su adecuación 

con un sentido que tendría que estar disponible para hacer la 

comparación. Es más, lo que Benjamin denomina la literalidad 

[Wörtlichkeit] de una traducción, como las que Hölderlin hizo de 



¿Qué es una traducción literal? La traducción como variación continua 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[346] 

 

 

 
 
 

 
Sófocles, da testimonio de una fidelidad en la reproducción de la 

forma que acaba complicando la comprensión del sentido. 

De este modo, no hay una derivación o una relación de jerar- 

quía entre el original y la traducción. A la traducción le toca res- 

tituir los elementos de pensamiento presentes en el texto original 

en el idioma de la traducción, antes que su pretendido sentido, 

y esos matices que el original piensa o porta son detalles gracias 

a los cuales ambos, original y traducción, “pueden reconocerse 

como fragmentos de un lenguaje más amplio”, como Bruchstück 

einer größeren Sprache (Benjamin, 2010, p. 85, modificada). Este 

reconocimiento, que permite pensar ambos textos en una rela- 

ción de coexistencia, muestra la traducción determinada a partir 

de un deseo expreso de complementar el lenguaje [Sprachergän- 

zung]. Y esta complementación, en los términos de Benjamin, es 

algo que “puede lograrlo la literalidad en la transposición de la 

sintaxis” (p. 85). 

Es lícito preguntarse qué querría decir aquí “literalidad”. Se 

podría pensar que transponer la sintaxis —es decir, traducir la 

forma— implica que el sentido no se encuentra en otro lugar que 

no sea en la textura misma de las palabras, esto es, en su letra. 

No solo no se puede pensar el sentido como algo trascendente a 

las palabras, sino, de un modo más radical, el sentido requiere 

dar cuenta de una función de extrañamiento que no es ajena 

a la lengua, pero que no puede ser limitada a pensar la lengua 

como un medio de expresión de otra cosa. Benjamin descubre 

cierta complementariedad entre la traducción y el original, que 

impide que el sentido se encuentre “guardado” o “reservado” en 

el original y que la traducción simplemente sea su retoño más o 

menos accidental. El original no es simplemente quien prima, en 

la medida en que tanto este como la traducción dependen de un 

temblor en el texto original. Como dice Paul de Man a propósito 

del texto de Benjamin, la traducción literal solo puede ser libre 

“si revela la inestabilidad del original” (1989, p. 290). 



Cristóbal Durán 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[347] 

 

 

 
 

 
La relación que la traducción tiene con el original es singular: 

lo complementa ‘rozando’ apenas su sentido. Así queda en eviden- 

cia en este notable pasaje donde se lleva a cabo una comparación 

entre la traducción y el original para dar cuenta de dicha relación: 

[…] la importancia que conserva el sentido para la relación 

entre la traducción y el original puede expresarse con una 

comparación. Así como la tangente sólo roza ligeramente al 

círculo en un punto, aunque sea este contacto y no el punto 

el que preside la ley, y después la tangente sigue su trayectoria 

recta hasta el infinito, la traducción también roza ligeramente al 

original, y solo en el punto infinitamente pequeño del sentido, 

para seguir su propia trayectoria de conformidad con la ley de la 

fidelidad, en la libertad del movimiento lingüístico. (Benjamin, 

2010, p. 86) 

 

La relación entre el original y la traducción es expuesta a partir 

de una tangente. Esta actúa como si se tratara de un continuum 

definido por una “trayectoria” que se sigue “en conformidad con 

la ley de fidelidad” del original. Esta ley solo se da en un contacto, 

ya que no puede ser presupuesta una completitud del original. A 

su vez, la traducción es una singularidad en la medida en que el 

punto de contacto entre la traducción y el original solo se da en un 

roce, un punto infinitamente pequeño del sentido. El modo de su 

parecido o de su semejanza no concierne al contenido, sino, como 

en el caso ejemplar de las traducciones de Hölderlin, que se trata 

de verdaderos Urbilder de la forma del modelo [Vorbild] original. 

Como decíamos previamente, en lugar de traducir un sentido 

contenido en el texto hay que transponer literalmente la sintaxis. 

En este punto nos parece plausible apelar a la hipótesis benja- 

miniana de una “lengua pura”, reine Sprache, como un desiderátum 

que permite pensar el concierto de lenguas a partir del manteni- 

miento de sus divergencias y heterogeneidades. En su ensayo 

temprano de 1916, “Über Sprache überhaupt und über die Sprache 

des Menschen”, el lenguaje es definido como comunicación de 

un ser espiritual y no de contenidos más o menos indiferentes en 



¿Qué es una traducción literal? La traducción como variación continua 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[348] 

 

 

 
 
 

 
su expresión. No es que el sentido se exprese a través de conteni- 

dos determinados, sino que se juega en los diferentes medios de 

comunicación que definen el carácter diferencial de las lenguas 

(Benjamin, 2007, p. 150). O, dicho positivamente, la reine Sprache 

no es más que la posibilidad virtual del acuerdo entre todas las 

lenguas. Es la prueba de que las lenguas no se bastan por sí mis- 

mas, pero que tampoco se dejan completar en esa operación de 

traspaso que sería la traducción. De ahí que podamos decir que 

una buena traducción adquiere su perfección al hacer comparecer 

esa diferencia. 

Incluso podemos decir, como hace Paul de Man (1989) en 

su comentario a La tarea del traductor, que no hay propiamente 

una reine Sprache, “que no existe, salvo como disyunción per- 

manente que habita todos los lenguajes como tales, incluyendo 

especialmente el lenguaje que llamamos propio. El que sería 

nuestro propio lenguaje es el más desplazado, el más alienado de 

todos” (p. 291). Esta disyunción que habita todos los lenguajes 

es aquello que genera en el ejercicio de traducción una especie 

de obra paralela, una obra que se dispone a un costado. No tanto 

una copia como un necesario adjunto.1 Si la traducción permite 

poner a resonar y sacar al descubierto la naturaleza disyuntiva de 

las lenguas —entre ellas y de cada una respecto a sí misma— es 

porque lo que Benjamin ha llamado “ley de fidelidad” a la letra 

del original consiste en ese recorrido asintótico que nunca termina 

de cumplirse. 

Un arco de continuas transformaciones es lo que define a la 

traducción. Y una traducción literal es, por ahora, la que es capaz 

de mostrar un arco más amplio de coexistencia de diferencias y la 

 

 

1 Por ejemplo, en el caso de la escucha de una obra musical, Peter Szendy se pre- 

gunta a propósito de la relación interna entre la obra y el arreglo, retomando para sus 

propios fines el argumento benjaminiano. “El original y el arreglo son complemen- 

tarios, contiguos en su incompletitud y su distancia de cara a la esencia de la obra” 

(2003, p. 56). En este sentido, al lado de la original, el arreglo-traducción actuaría 

como “una especie de obra conexa” (pp. 80-81). 



Cristóbal Durán 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[349] 

 

 

 
 

 
sensibilidad del contacto entre lenguas, sin que se pueda dar primacía 

a una diferencia sobre otras. Como veremos a continuación, la 

literalidad estriba en cuestionar la tesis del sentido, entendiendo 

este como una dimensión trascendente que se sonsaca de la forma 

textual. A este respecto, Benjamin (2007) observa: “La traducción 

consiste […] en el llevar una lengua a otra a través de un continuo 

de transformaciones. La traducción recorre pues continuos, pero 

continuos de transformación, no ámbitos abstractos de mera 

igualdad y semejanza” (p. 155). El recorrido de dichos continuos 

de transformación es lo que moviliza las lenguas hacia una lengua 

pura que, desde entonces, no es una dimensión trascendente por 

alcanzar, sino la coexistencia de todas las variaciones que una 

lengua puede llegar a adquirir y que están contenidas también en 

la composición del original. 

LA TRADUCCIÓN, SEGÚN DELEUZE (Y GUATTARI) 
 

Kuniichi Uno (2007), uno de los traductores de Gilles Deleuze al 

japonés, enfatiza el hecho de que Benjamin resalte los méritos de 

una traducción literal, que “extiende a una lengua hasta el límite 

de su legibilidad” (p. 155). No se trataría de traducir palabra por 

palabra, y, desde luego, tampoco de traducir la misma palabra 

siempre igual por la que se supone su contraparte en la lengua de 

arribo. Como veíamos, lo indicado sería comprometerse en una 

trasposición de la sintaxis. Extendiendo esta consideración a su 

experiencia como traductor de Deleuze, Uno subraya que la ne- 

cesidad de llevar adelante en la traducción un proceso de creación 

conceptual como algo esencial a la empresa filosófica deleuziana 

conduce a destruir potencialmente lo que supuestamente sería 

más natural de la lengua. Esto lleva a Deleuze a elaborar una 

lengua propiamente extranjera en el corazón mismo del francés, 

elaboración que consiste en “no en desplegar el sentido, sino en 

nombrar fuerzas” (Fokine, 2007, p. 170). Lo que aquí se denomina 

tan enigmáticamente “nombrar fuerzas” no es otra cosa que un 

trabajo de recorrido de la lengua que, al extenderse y tensionarse, 



¿Qué es una traducción literal? La traducción como variación continua 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[350] 

 

 

 
 
 

 
arrastra y estira la lengua, pareciendo exceder lo que consideramos 

como su empleo habitual. 

François Zourabichvili ha caracterizado la filosofía deleuziana 

como marcada y definida por la literalidad. Los textos en este 

sentido solo quieren decir lo que dicen, como dice Deleuze en 

su texto sobre el “Bartleby” de Melville (Zourabichvili, 2011, p. 

47). Leer un texto literalmente es reconocer un uso de las palabras 

“a partir de la manera en que nos afectan, es decir, como inten- 

sidades y como cargas afectivas” (p. 50). Eso es lo que Deleuze 

llama creación de sintaxis, que implica poner en tensión una 

lengua estableciendo nuevos tipos de relación entre sus elemen- 

tos. Estas palabras que nos afectan, y que envuelven un trozo 

de mundo implicado en ellas, cargan afectivamente ese mundo. 

Considerar las palabras como intensidades implica no detenerse 

en la dualidad entre lo propio y lo figurado con el objetivo de no 

restringir ningún transporte en la continuidad de sus variaciones. 

Esto es algo ejemplar en el caso del elogio que Deleuze hace de la 

literatura angloamericana, elogio que encontramos repartido en 

varios pasajes de su obra y que se manifiesta con mucha claridad 

en su interés por los escritores ingleses y estadounidenses. A juicio 

de Deleuze, estos escritores elaboran un estilo tejido por líneas 

intensivas de sintaxis, dotado de una vocación por abordar las 

multiplicidades y, ante todo, definido por una lógica de encuentro 

y contaminación recíproca entre diversos elementos que exceden 

la formalización del lenguaje. 

La circulación de las intensidades en una lengua implica con- 

siderar a esta última a partir de una “lógica del Y [ET]” (Patton, 

2007, s.n.), es decir, supone aprender a “escuchar la conjunción 

“Y” bajo la cópula “ES”. Ello nos indica que la lengua se viene a 

definir entonces por una lógica de yuxtaposiciones, aposiciones y 

adiciones de nombres, adjetivos, adverbios, definidos a partir del 

conector “Y”. No se determina un sujeto a partir de la información 

dada en un predicado, sino que de haber sujeto se trataría de ese 

agregado interminable, de una adición generalizada de nombres. 



Cristóbal Durán 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[351] 

 

 

 
 

 
Este tratamiento de la lengua define una política de exfoliación, 

como la define Barbara Godard (2000), una labor en la superficie 

misma de las lenguas: “una cosa no es absorbida jerárquicamente 

por otra, sino que ambas son arrastradas, implicadas recíproca- 

mente y transformadas en una transversalidad que hace avanzar 

una política de exfoliación” (p. 60). 

La cuestión de la traducción aparece en Deleuze (y muchas 

veces en sus escritos junto a Guattari) asociada a su comprensión 

de la pragmática. Según Deleuze, la traducción no se enfoca en 

una interpretación de los signos verbales mediante otros signos 

de la misma lengua, ni mediante cualquier otra lengua. Ni tam- 

poco bastaría con afirmar una transmutación o una traducción 

intersemiótica, en el sentido en que la piensa Roman Jakobson 

(1959, p. 233), y según la cual los signos no verbales simplemente 

interpretarían signos verbales. Inicialmente, según los autores, el 

lenguaje está hecho para la traducción y no para la comunicación 

(Deleuze y Guattari, 1980, p. 536). Dado que la pragmática es 

la dimensión que se considera conectada con aquello que se pre- 

supone como no lenguaje (p. 115), no es extraño que consideren 

que la pragmática es inmanente al lenguaje y que se define por 

“la variación de elementos lingüísticos de distinta naturaleza” 

(p. 119). De ahí que lo esencial al considerar el lenguaje estriba 

en la pragmática, dado que esta pone en contacto al lenguaje con 

su afuera, es decir, genera una consistencia entre los distintos 

elementos heterogéneos que se ponen en juego en el ejercicio de 

las lenguas. 

Deleuze y Guattari (1980) dan un paso más allá en su argu- 

mento al introducir la relación que puede existir entre el lenguaje y 

los códigos en general. Para los autores, si bien es posible traducir 

desde un código a otro, dicha posibilidad estriba en el hecho de que 

ambos son considerados como “formas preestablecidas” (p. 69), 

y, en este sentido no se trata propiamente de una transformación 

ni de una traducción. Los códigos son inseparables de procesos 

de descodificación inherentes a ellos, y eso permite que al copiar 



¿Qué es una traducción literal? La traducción como variación continua 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[352] 

 

 

 
 
 

 
un segmento dos veces, el segundo devenga libre gracias a la 

variación. Este proceso, como las transferencias de fragmentos 

de código de una célula a otra procedentes de especies diferentes 

(por ejemplo, por medio de virus) se lleva a cabo sin que haya 

propiamente una traducción de un código a otro. Sin embargo, 

esta relación entre códigos y su descodificación (lo que permite 

la composición de nuevos códigos, en la adición y conexión entre 

estos) es lo que de algún modo permite la sobrecodificación, que 

será según este argumento un fenómeno propiamente distintivo 

del lenguaje. 

Es precisamente la expresión de lenguaje que, al poseer una 

“síntesis formal de la sucesión en el tiempo”, permite una sobre- 

codificación lineal que hace surgir un fenómeno que los otros 

estratos no conocen: la traducción. 

[…] por traducción no solo debemos entender que una lengua 

puede “representar” de algún modo los datos de otra lengua, 

sino aún más que el lenguaje, con sus propios datos en su estrato, 

puede representar a todos los demás estratos, y acceder así a una 

concepción científica del mundo. En efecto, el mundo científico 

(Welt, por oposición al Umwelt animal) parece ser la traducción 

de todos los flujos, partículas, códigos y territorialidades de 

los demás estratos en un sistema de signos suficientemente 

desterritorializados, es decir, en una sobrecodificación propia de 

la lengua. (Deleuze y Guattari, 1980, p. 81) 

 

La traducción es posible dada la capacidad de una forma de 

pasar de una sustancia a otra, a diferencia de lo que ocurre en el 

código genético, por ejemplo, entre las cadenas de ARN y ADN. Es 

precisamente esta independencia relativa entre forma y sustancia 

la que permite entender algunas de las “pretensiones imperialistas 

del lenguaje”, que parecen deberse al hecho de que la inmanencia 

de una traducción universal al lenguaje parece alcanzar todos 

los movimientos humanos. La traducibilidad, “que deriva de la 

sobrecodificación como carácter particular del lenguaje” (Deleuze 

y Guattari, 1980, p. 169), permite transformar una semiótica pura 



Cristóbal Durán 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[353] 

 

 

 
 

 
en otra y eso les permite a los autores afirmar que las traducciones 

pueden ser creadoras, ya que “por transformación y traducción 

se forman nuevos regímenes de signos puros (p. 170). Ahora 

bien, estos regímenes de signos son pensados como semióticas y 

no como una semiología general. Esto se debe a que esta última 

implicaría abiertamente una imposición del lenguaje sobre los 

restantes regímenes de signos. Sin embargo, y pese a ponerse el 

énfasis en lo que los autores denominan “transemiótica”, ello no 

supone dejar de pensar las transformaciones lingüísticas, léxicas 

o sintácticas. Y es en ese punto donde la traducción adquiere 

relevancia argumentativa para los autores. 

La semiótica es “más y menos que el lenguaje” (p. 174), ya 

que la sobrelinealidad del lenguaje le permite, como decíamos, 

representar los diferentes estratos de signos. Pero no solo los 

condiciona o anula. Pese a que las semióticas fuertemente es- 

tratificadas, como la significante (es decir, el lenguaje), parecen 

difícilmente destruibles, en la medida en que siempre pueden 

“constituir centros de significancia y puntos de subjetivación 

virtuales” (p. 172) y simplemente basta con pensar en la imposibi- 

lidad de abandonar la enunciación del Yo, incluso en el discurso 

indirecto (p. 172), lo cierto es que la traducción semiótica viene a 

realzar un uso de elementos, constantes y relaciones fonológicas, 

sintácticas y semánticas, de un modo que no llega a identificarse 

con la condición del lenguaje ni con tener la propiedad de las 

constantes. Los regímenes de signos para Deleuze y Guattari 

solo son “funciones de existencia del lenguaje, que unas veces pasan 

por lenguas diversas, otras se distribuyen en una misma lengua, 

y que no se confunden ni con una estructura ni con unidades de 

tal o tal orden” (p. 174). Esto quiere decir que el hecho de que 

las semióticas no se confundan con las lenguas les otorga a estas 

últimas una capacidad inédita de variar. 



¿Qué es una traducción literal? La traducción como variación continua 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[354] 

 

 

 
 
 

 
Ahora bien, la traducción se basa en la capacidad de las pala- 

bras para variar.2 Y si eso se puede hacer gracias a la dimensión 

pragmática que aporta la consideración semiótica, que no es sim- 

plemente externa al lenguaje, es debido a que la pragmática da la 

posibilidad de escapar de un sistema de equivalencias y afirmar 

a los objetos traduccionales a partir de pensar las transformacio- 

nes en la esfera valorativa (Lezra, 2002, p. 56). Este movimiento 

implicaría mostrar modos de existencia del lenguaje que no de- 

penden de las categorías lingüísticas que parecieran definirlo de 

antemano, y que más bien su existencia depende de un continuum 

de transformaciones que pauta la trayectoria del lenguaje, cuestión 

que se hace tanto más visible en la traducción. Esta última sigue la 

fidelidad al tartamudeo del texto original, tratando de mantener su 

ímpetu y fuerza, si lo pensamos con Benjamin. Desde luego, todo 

lo anterior no es tan distinto de aquello que Deleuze y Guattari 

advierten (1980) cuando afirman que se puede tomar cualquier 

variable lingüística “y hacerla variar en una línea continua ne- 

cesariamente virtual entre dos estados de esa variable” (p. 125). 

Al momento de pensar en conceptos —y lo mismo podría 

decirse de nociones o términos cualquiera—, fijamos habitual- 

mente las distribuciones de una lengua. Y podría decirse que 

dichas distribuciones de la lengua no se rigen por la trayectoria 

que siguen los términos, sino más bien por las cadenas asociativas 

preestablecidas que estos aparentemente comportan. La tarea de 

la literalidad sería entonces la de deshacer las pretendidas aplica- 

 

 

2 Por razones de espacio y de precisión argumentativa no tendremos ocasión de 

detenernos más exhaustivamente en la explicación compleja que permite pensar los 

términos (sea del tipo que sean) como determinados a partir de su variación. Dicha 

explicación permitirá entender una parte importante de la impronta sistemática del 

proyecto filosófico deleuziano, como apunta Jean-Clet Martin (1993): “Cada mul- 

tiplicidad debe ser concebida en la forma de una coexistencia capaz de imponer la 

simultaneidad de dimensiones de la que se compone. En esta medida, los elementos 

de una multiplicidad no dejan de modificar sus relaciones al pasar por la totalidad 

abierta de las dimensiones de una variedad. Así, cada término entra en una serie de 

variaciones, deviene otro al mismo tiempo que varían las dimensiones que de él se 

toman en consideración” (p. 11). 



Cristóbal Durán 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[355] 

 

 

 
 

 
ciones de palabras en sentido propio en un territorio que se define 

por lo que les corresponde. ¿Por qué no más bien fugar los recortes 

preestablecidos, y seguir los cambios intensivos que adquieren las 

palabras trazadas, antes que definir sus movimientos según su 

capacidad de remitir a otras? Las consecuencias de esto para una 

conjetura sobre la traducción nos indican que, en lugar de hacer 

corresponder unas significaciones compartidas por el uso en una 

lengua con otras significaciones compartidas por el uso en otra, 

más bien habría que poner en otro estado dichas significaciones. 

Antes que “combinar cosas preestablecidas” según una disposición 

dada de antemano, “la escritura traza una línea”, una “línea de 

fuga, ya que, al trazarse, ahuyenta [fait fuir] ese recorte preesta- 

blecido, lo suspende y lo neutraliza” (Zourabichvili, 2011, p. 56). 

TRADUCIR, UNA DISYUNCIÓN AFIRMATIVA 
 

Los términos que se ponen en juego en la traducción pueden ser 

pensados en su constancia o en su variabilidad. En el primer caso 

encontramos un término correspondiente en el catálogo de la 

lengua de arribo. La variabilidad implica asegurar la posibilidad 

de la polisemia. La cuestión es ahora buscar las razones de una 

traducción propiamente creativa, una que proceda mediante “la 

puesta en variación continua de las variables” (Deleuze y Guattari, 

1980, pp. 125, 138). Como ya sugerimos, la línea de variación que 

tendría que atravesar y arrastrar los términos, como si hubiera 

una potencia de tracción o de inclinación que los forzara, no sería 

propiamente subsumible bajo ninguna variable lingüística, fuera 

semántica, fonológica o sintáctica. Esa tracción se hace posible, 

a ojos de Deleuze y Guattari (1980), gracias a términos o expre- 

siones que juegan el papel de tensores, que hacen que “la lengua 

tienda hacia un límite de sus elementos, formas o nociones, hacia 

un más acá o un más allá de la lengua” (p. 126). 

Deleuze y Guattari piensan esta tensión que atraviesa las 

lenguas a partir del tratamiento intensivo que se puede ejercer 

en las mismas. La idea de “tensor” permite mostrar un valor 



¿Qué es una traducción literal? La traducción como variación continua 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[356] 

 

 

 
 
 

 
pragmático que no coincide propiamente con ninguna categoría 

lingüística ni puede ser considerado como un valor variable o 

constante.3 Cada término puede llegar a adquirir eventualmente 

este estatuto, debido a que cada uno guarda aspectos que no son 

susceptibles de ser delimitados en las reglas que definen el lenguaje 

en el ejercicio de cada lengua. Ya no solo se trata de concebir los 

términos definidos como constantes en su encuentro con otros, 

ni tampoco de otorgarles a estos relaciones variables con otros 

que se les asocien regularmente. De lo que se trata es de pensar 

la lengua a partir de una modulación de sus componentes, una 

modulación que tense “toda la lengua hacia un afuera” (Deleuze, 

1990, p. 192). Podría pensarse que, al momento de inclinarse, la 

salida de cualquier lengua hacia su afuera no hace sino encon- 

trarse con otras lenguas, con esa pluralidad que Benjamin bus- 

caba pensar con el carácter virtual que le daba a la idea de reine 

Sprache. Tampoco se le puede pedir al lenguaje —a sus formas y 

procedimientos— que se haga cargo de lo que supuestamente le 

excede. La intención de Deleuze (y Guattari) es mostrar que la 

sintaxis no es una dimensión del lenguaje en la medida en que 

puede producir en cada caso “un estado de tensión hacia algo que 

no es sintáctico y que ni siquiera compete al lenguaje (un afuera 

del lenguaje)” (Deleuze, 1990, p. 223) y que ello se puede hacer 

mediante “la invocación de palabras nuevas” o de “la valoración 

insólita de palabras ordinarias” (p. 223). 

Tensar la lengua no es, entonces, señalar un límite fuera de la 

lengua o del lenguaje. El límite es empujado en la lengua misma 

o, mejor dicho, el afuera se empuja con la lengua. Por esta razón, 

cuando Deleuze piensa el estilo le está dando un lugar para marcar 

 

 

3 “El tensor efectúa una especie de transitivización de la frase, y hace que el 

último término actúe sobre el anterior, remontando toda la cadena. Asegura un tra- 

tamiento intensivo y cromático de la lengua. Una expresión tan simple como Y [ET] 

puede actuar como tensor a través de todo el lenguaje. En este sentido, Y es menos 

una conjunción que la expresión atípica de todas las conjunciones posibles que pone 

en variación continua” (Deleuze y Guattari, 1980, p. 126). 



Cristóbal Durán 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[357] 

 

 

 
 

 
el ejercicio de la lengua, de manera que el afuera del lenguaje no 

esté fuera de él. 

Por eso, cuando decimos que el estilo es como una lengua 

extranjera, no es una lengua distinta a aquella que hablamos, 

sino que es una lengua extranjera en la lengua que se habla. 

Tendida hacia un límite interior, o hacia ese afuera de la lengua, 

esta se pone a tartamudear, a balbucear, a gritar, a susurrar. 

(Deleuze, 2003, p. 346) 

 

Desde luego, es preciso explicitar los alcances de lo recién 

expuesto para una comprensión de la traducción. La necesidad 

de abrir el lenguaje —de empujar cada lengua hacia su afuera— 

permite servir de conjetura para mostrar el exceso del lenguaje res- 

pecto de sus formas expresivas y contenidos. El lenguaje mantiene 

de este modo su comunicación con elementos presignificantes o 

asignificantes, y abierto en su ejercicio a otras semióticas que lo 

atraviesan. Incluso podría decirse, parafraseando a Deleuze, que 

de lo que se trata es de inscribir en la lengua fuerzas no lingüís- 

ticas. ¿Cómo traducir un estilo, si este es una lengua extranjera, 

esto es, distinta de la lengua que se habla? Benjamin intentó abrir 

esta pregunta al destacar en el texto original la posibilidad de las 

transformaciones que parecen abrirlo desde dentro y asegurarle 

una sobrevida. Habría que tomar nota de ello para conservar la 

extrañeza en la lengua traducida, pero que conecta al texto original 

con su traducción. Y es en ese sentido que la traducción podría 

ser entendida no solo como una teoría, “sino como una práctica 

de la torsión de la lengua” (Burchill y Dautrey, 2007, p. 152). 

En sus diálogos con Claire Parnet, Deleuze advierte ciertos 

rasgos decisivos de esta práctica, aunque no se refiere explícita- 

mente a la cuestión de la traducción: 

Siempre [se] puede sustituir una palabra por otra. Si no le gusta, 

si no le conviene, utilice otra palabra, ponga otra palabra en su 

lugar. […] No hay palabras adecuadas, ni metáforas (todas las 

metáforas son palabras sucias, o las hacen). Solo hay palabras 



¿Qué es una traducción literal? La traducción como variación continua 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[358] 

 

 

 
 
 

 
inexactas para designar algo con exactitud. Creemos palabras 

extraordinarias, siempre que las utilicemos de la forma más 

ordinaria, y hagamos que la entidad que designan exista de 

la misma forma que el objeto más común. (Deleuze y Parnet, 

1977, p. 9) 

 

Es evidente que para “crear palabras extraordinarias” el 

lenguaje tiene que ser primero comprendido como un sistema 

heterogéneo con un equilibrio peculiar presto a que en él suceda 

algo que le es aparentemente ajeno. El criterio para poner unas 

palabras en lugar de otras —criterio que, desde luego, se pone 

en juego en la práctica cotidiana del ejercicio de la traducción— 

es hacer aparecer lo extraordinario en medio de los usos más 

comunes y ordinarios. La comunicación entre palabras no tiene 

por qué verse supeditada solo a las reglas de uso prescritas y a los 

recortes preestablecidos que se espera del encadenamiento entre 

términos, por ejemplo, según algún sentido que se suponga como 

trascendente a estos. Françoise Proust (2020) advierte incluso que: 

 
Debe haber una tensión entre una oración principal y otra 

subordinada, una especie de zigzag, incluso y especialmente 

cuando la frase tiene un aspecto completamente recto. Hay 

estilo cuando las palabras producen un resplandor que va de 

unas a otras, aunque estén muy alejadas. (p. 139) 

 

El ejercicio de traducción se debe enfrentar al hecho de que 

siempre es posible someter a una forma más fija lo que en un 

texto original podría parecer más variable. Este es el costo de 

intentar traducir en una forma lo que escapa a esta. Tal intento, 

en términos de Deleuze y Guattari (1980), implicaría no atender 

cómo dichos procesos hacen caso omiso de la potencia de varia- 

ción continua que se proyecta en las lenguas. De este modo solo 

podemos afirmar que “la cuestión no es saber si tal traducción es 

conceptualmente legítima, puesto que lo es, sino solo saber qué 

intuición se pierde con ella” (pp. 508-509). La intuición que se 

pierde es precisamente la marca que contrae un nuevo texto en 



Cristóbal Durán 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[359] 

 

 

 
 

 
relación a la variación que definía la lengua en el original. Pero 

eso no quita la necesidad de traducir, sino que la acrecienta, para 

hacer resonar esa variación en un nuevo texto que nos permita leer 

su original. Una vez más, Deleuze y Guattari pueden decir, con 

profundas resonancias benjaminianas, que traducir no es un acto 

secundario. Si bien la traducción somete, sobrecodifica y busca 

dominar un texto original para ofrecerlo en su lengua de llegada, 

no por ello deja en dicho gesto un nuevo “medio de propagación, 

de extensión, de refracción, de renovación, de crecimiento, sin el 

cual tal vez moriría por sí solo” (Deleuze y Guattari, 1980, p. 607). 

Podemos sostener que toda traducción indica nuevas variacio- 

nes en un continuo que no solo parte del texto original, sino que 

supone sondear estratos heterogéneos que lo abren y fuerzan la 

lengua a su afuera. Puede ser como un “desvío creativo”, según la 

expresión de Barbara Godard (2000, p. 56), que un pensamiento 

de la traducción piensa esta continuidad que se compromete con 

la proliferación de la sorpresa. Pero no se trata de un mero desvío 

o de una errancia; la creación puesta en juego en la traducción 

sigue la lógica de una disyunción afirmativa, “que abre una línea 

virtual de variación y devenir” (Godard, 2000, p. 56). Se afirman 

en su coexistencia el texto original y su traducción, pero de una 

manera en la que, en el mejor de los casos, el texto traducido se 

pone a un costado para señalarnos el estremecimiento del origi- 

nal. James Kelly (2017) propone considerar a este respecto que el 

texto traducido soluciona los problemas planteados por el texto 

original, pero sin ajustar la solución al molde de las estructuras 

lingüísticas prescritas. Sugiere animar al traductor “a experimen- 

tar y crear un lenguaje único, como herramienta a medida para 

resolver problemas específicos relacionados con la traducción del 

texto de origen” (p. 398) y menciona para ello el ejemplo del uso 

del discurso indirecto libre por parte de un autor “para resolver 

el problema de combinar múltiples puntos de vista en un mismo 

pasaje” (p. 398). 



¿Qué es una traducción literal? La traducción como variación continua 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[360] 

 

 

 
 
 

 
Ciertamente, la disyunción ya se encuentra en el texto de par- 

tida, y por ello recordar esa textura es lo que debe ser expuesto 

de algún modo en el texto de llegada. Lo que de ese modo nos 

enseña la traducción —en su ejercicio mismo y más allá de él— es 

la existencia de una comunicación diferencial. El hecho de que la 

continuidad de lenguas nunca se superponga completamente se 

debe a que cada lengua porta consigo su tensión hacia lo que la 

lengua no permite explicar a partir de sus reglas y órdenes. Quizás 

no traducimos para llegar a un acuerdo o compartir un mundo 

común. En este sentido, el hecho de traducir no es funcional a la 

comparación —entre dos lenguas, entre dos culturas, entre dos 

modos de existencia—. No se traduce para comparar dos mundos, 

sino que se “compara para traducir”, según la fórmula de Viveiros 

de Castro (2004, p. 3). Se traduce para modificar y transformar 

la lengua de destino, en suma, para que algo de la intención de 

la lengua original penetre en y subvierta así la lengua de destino. 

De ello se sigue inmediatamente que no solo las diferencias no 

pueden ser resueltas siendo identificadas entre sí —como una 

superposición sin resto entre lenguas—, sino que: 

 
La traducción se convierte en una operación de diferenciación 

—una producción de diferencia— que conecta los dos discursos 

en la medida precisa en que no dicen lo mismo, en la medida 

en que apuntan a exterioridades discordantes más allá de los 

homónimos equívocos entre ellos. (p. 18) 

 

Retomando el mismo punto, Vinciane Despret ha advertido 

que las diferencias en esta comunicación no se superponen. Se 

comparan diferencias, equívocos, homonimias. Lo que Despret 

(2018) llama “traducción a versiones” consiste en “mantener 

ligadas relaciones de diferencias” (pp. 185-186), y desde luego 

no significa traducir de un término a otro, sino “hacer visibles 

la operación de traducción misma, las elecciones hechas, los 

deslizamientos de sentidos que deben ser dirigidos para operar 

comparaciones y los bricolajes que deben efectuarse para asegurar 



Cristóbal Durán 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[361] 

 

 

 
 

 
transiciones siempre impropias” (pp. 186-187). Afirmar las dife- 

rencias, mantener extrañamente ligadas las diferencias, se hace 

así porque implica vaciar los términos de sus sentidos ya fijados y 

establecidos. Reforzar la incomodidad, tomar el término esperado 

solo para ponerlo a variar internamente es prepararlo para generar 

conexiones que solo serán parciales. Una traducción literal, en 

este sentido, se haría para mantener la apertura ya presente en una 

lengua que se toma como modelo y que de ese modo ya no puede 

ser pensada como cerrada en sí misma. O, dicho de otro manera, 

una traducción literal permite dejar de perseguir significaciones 

trascendentes que supuestamente están conservadas en un texto 

de origen. Pero para ello se requiere otro texto. Pues, a fin de 

cuentas, las traducciones se hacen para permitir conexiones, es 

decir, para hacer audible en una lengua lo que está en otra, pero 

que no lo está en un sentido dado y terminado. 

REFERENCIAS 
 

Benjamin, W. (1977). Über Sprache überhaupt und über die Sprache des 

Menschen. En Gesammelte Schriften, II, 1 (pp. 140-157). Frankfurt am 

Main: Suhrkamp. 

Benjamin, W. (1991). Die Aufgabe des Übersetzers. En Gesammelte 

Schriften, IV, 1 (pp. 9-21). Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Benjamin, W. (2007). Obras libro II / vol. 1. Traducción de Jorge Navarro 

Pérez. Madrid: Abada. 

Benjamin W. (2010). Ensayos escogidos. Selección y traducción de H. A. 

Murena. Buenos Aires: El cuenco de plata. 

Burchill, L. (2007). Deleuze comme “traductologue”? ou le temps 

de traduire. Multitudes, 29, 187-197. https://doi.org/10.3917/ 

mult.029.0187 

Burchill, L. & Dautrey, J. (2007). Traduire Deleuze. Multitudes, 29, 149- 

152. https://doi.org/10.3917/mult.029.0149 

Cicerón, M. T. (1999). El orador perfecto. Introducción, traducción y notas 

de Bulmaro Reyes Coria. México D.F.: UNAM. 



¿Qué es una traducción literal? La traducción como variación continua 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[362] 

 

 

 
 
 

 
De Man, P. (1989). “La tarea del traductor”, de Walter Benjamin. Acta 

Poética, 9-10, 257-294. 

Deleuze, G. (1990). Pourparlers 1972-1990. París: Minuit. 

Deleuze, G. (2003). Préface: une nouvelle stylistique. En Deux Régimes 

de Fous: Textes et Entretiens 1975-1995. París: Minuit. 

Deleuze, G. y Guattari, F. (1980). Mille plateaux. Capitalisme et schizo- 

phrénie. París: Minuit. 

Deleuze, G. y Parnet, C. (1977). Dialogues. París: Flammarion. 

Despret, V. (2018). ¿Qué dirían los animales… si les hiciéramos las 

preguntas correctas? Traducción de Sebastián Puente. Buenos Aires: 

Cactus. 

Fokine, S. (2007). Traduire celui qui veut écrire “dans une sorte de lan- 

gue étrangère”. Multitudes, 29, 161-171. https://doi.org/10.3917/ 

mult.029.0161 

Godard, B. (2000). Deleuze and Translation. parallax, 6(1), 56–81. 

https://doi.org/10.1080/135346400249289 

Hopkinson, J. (2003). Deterritorialising Translation Studies: Notes on 

Deleuze and Guattari’s Mille Plateaux, post-scriptum, 3. http://www. 

postscriptum.org/03–02-deterritorialising-translation-studies/ 

Jakobson, R. (1959). On linguistic aspects of translation. En: R. A. 

Brower (Ed.), On translation (pp. 232-239). Cambridge, Massachusetts: 

Harvard University Press. 

Kelly, J. (2017). Towards a Deleuzian Theory of Translation. Deleuze Stu- 

dies Journal, 11(3), 379-404. https://doi.org/10.3366/dls.2017.0273 

Kozin, A. V. (2008). Translation and Semiotic Phenomenology: The 

Case for Gilles Deleuze, Across Languages and Cultures, 9(2), 161-75. 

https://10.1556/Acr.9.2008.2.1 

Lezra, J. (2022). De la naturaleza de las cosas de Marx. Traducción como 

necrofilología. Santiago de Chile: Metales pesados. 

Martin, J.-C. (1993). Variations. La philosophie de Gilles Deleuze. París: 

Payot. 

Patton, P. (2007). Rendre fond, losing ground. Entretien avec Louise 

Burchill. Multitudes, 29 [online]. 

http://www/


Cristóbal Durán 

EIDOS N.º 45 (2025) PÁGS. 341-363 
ISSN 2011-7477 

[363] 

 

 

 
 
 

 
Pelbart, P. P. (2020). En una excéntrica escritura: la tarea de traducir 

a Gilles Deleuze. En P. Landaeta Mardones y J. Ezcurdia Corona 

(Ed.), Gilles Deleuze y Félix Guattari. Perspectivas actuales de una filosofía 

vitalista (pp. 135-152). Santiago de Chile: Metales pesados. 

San Jerónimo. (1962). Cartas de San Jerónimo. Edición bilingüe. Tra- 

ducción, introducciones y notas de Juan Bautista Valero. Madrid: 

Biblioteca de Autores Cristianos. 

Sauvagnargues, A. (2022). De la literatura menor a la variación continua. 

En Una ecología de los signos. A partir de Deleuze (pp. 185-201). Santiago 

de Chile: Pólvora. 

Szendy, P. (2003). Escucha: una historia del oído melómano. Traducción de 

José María Pinto. Barcelona: Paidós. 

Uno, K. (2007). Traduire des voix. Multitudes, 29, 153-160. https://doi. 

org/10.3917/mult.029.0153 

Vega, M. A. (2004). Textos clásicos de la teoría de la traducción. Edición 

ampliada. Madrid: Cátedra. 

Vidal Claramonte, M. C. A. (2012). The Map Is Not the Territory: 

Towards a Minor Translation. Perspectives: Studies in Translatology, 

20(3), 269-284. https://doi.org/10.1080/0907676X.2012.702397 

Viveiros de Castro, E. (2004). Perspectival Anthropology and the Method 

of Controlled Equivocation. Tipití: Journal of the Society for the Anthro- 

pology of Lowland South America, 2(1), 3-22. https://digitalcommons. 

trinity.edu/tipiti/vol2/iss1/1 

Zourabichvili, F. (2011). La littéralité et autres essais sur l’art. París: Presses 

Universitaires de France. 


