1]

MEMORIAS :

Revizta Digital de Historia y Arqueologia dezde el Caribe UNIVERSIDAD

El salon regional del Caribe

Kevin Power®

“El problema y la realidad de la culturizacion caribefia recae en su sindrome ambivalente de
aceptacion-rechazo, y su pluralidad psico-cultural”.

Kamau Brathwaite®

Debo decir primero que todo que me siento profundamente honrado al haber sido invitado a
participar en este proceso de seleccion para el Salon Regional. No soy caribefio asi que mi
presencia podria verse como problematica. Peor ain, soy de origen inglés con un pasado
colonial pesado, quien puede hacernos recordar un mapa-mundi rosado indicando el
Imperio britanico. Sin embargo, ninguno de nosotros es culpable de su pasado, en la
medida en que no continuemos con esas actitudes en el presente.

! Kamau Brathwaite was born in the capital city of Barbados, Bridgetown on May 11, 1930. Brathwaite stands as the most recognizable
symbol of Barbados literature. Unlike many of his peers Brathwaite maintains strong ties with the community of the West Indies
(especially in the realm of education). First as a student, he attended Harrison College (Barbados) before traveling to England to get an
honors B.A. (1953) at Pembroke College, Cambridge, where he also received a Diploma of Education in 1954.He later received his
Doctorate in Philosophy from the University of Sussex (1968), but not before leaving England for a time. During this time, he worked as
an education officer in the government of Ghana, and began a career with the University of the West Indies (Jamaica campus) that would
last for nearly thirty years. Currently he divides time between Barbados and New York city, where he is affiliated with New York
University. Brathwaite gained fame primarily for his poetry, despite a wealth of nonfiction and critical publications. His poetry typically
explores the root of the West Indian soul, tracing historical links and events that have contributed to the development of the black
population in the Caribbean. In such poems as Rights of Passage, he takes his readers on a journey through time and space, recreating the
settings and voices that Caribbean people (and other former Africans) experienced. Works. Poetry (from The Arrivants: A New World
Trilogy, 1973.): Rights of Passage, 1967; Masks, 1968; Islands, 1969; Panda No. 349, 1967; Other Exiles, 1975; Days and Nights, 1975;
Black and Blues, 1976; Mother Poem, 1977; Soweto, 1979; World Making Man: A Poem for Nicolas Guillen, 1979; Sun Poem, 1982;
Third World Poems, 1983; X/self, 1987; The Zea Mexican Diary, 7 September 1926 - 7 September 1986, 1993; Trenchtown Rock, 1993
y Roots, 1993. Plays: Four Plays for Primary Schools, 1964 y Odale's Choice, 1967. Essays/Nonfiction/Lectures; The People Who Came,
(textbooks), 1968-1972; The Development of Creole Society in Jamaica, 1770 - 1820, 1971; Folk Culture of the Slaves in Jamaica, 1972;
Caribbean Man in Space and Time, 1974; Contradictory Omens: Cultural Diversity and Integration in the Caribbean, 1974; Our
Ancestral Heritage: A Bibliography of the English Speaking Caribbean designed to record and celebrate the several origins of our
structural, material, and creative culture, and to indicate how this is being used by us to mek ah-we, 1976; Wars of Respect: Nanny, Sam
Sharpe, and the Struggle for People's Liberation, 1977; Barbados Poetry ?1661-1979: a checklist: books, pamphlets, broadsheets, 1686-
1978, 1979; Jamaica Poetry, a checklist: books, pamphlets, broadsheets 1686-1978, 1979; Afternoon of the Status Crow (lecture),
1980; Gods of the Middle Passage, 1982; National Language Poetry, 1982; Kumina, 1982; The Colonial Encounter: Language, 1984;
History of the Voice: the Development of Nation Language in Anglophone Caribbean Poetry, 1986; Roots: Essay, 1986; Jah Music,
1986; Visibility Trigger/ Le detonateur de visibilite; The Poet and His Place in Barbadian Culture(lecture), 1987; Sappho Sakyi's
Meditations, 1989; Shar, 1990; Middle Passages, 1992; also served as editor of louanaloa: Recent Writing from St. Lucia, 1963; New
Poets from Jamaica (anthology, 1979); Dream Rock (1987). Links: Literature of the Caribbean: Edward "Kamau" Brathwaite:
http://landow.stg.brown.edu/post/caribbean/brathwaite/brathwaiteov.html

Memorias, Afio 3, N° 6. Uninorte. Barranquilla. Colombia
Noviembre, 2006. ISNN 1784-8886



MEMORIAS !E,

Revizta Digital de Historia y Arqueologia dezde el Caribe UNIVERSIDAD

Todos sabemos que el caribe contemporaneo es un problema complejo, muy encerrado en
si mismo por barreras del lenguaje, econémicas y comunicaciones inadecuadas. Posee
poco sentido de si mismo como una vasta entidad. Se erige como una entidad tanto
estratégica como problemética. Algunas pocas veces aparece como un paisaje seductor
para turismo destructor y barato - una plaga de numerosisimas langostas vestidas con
bermudas o shorts- como paraisos fiscales (27 islas danzan la cancién “no preguntas”) y
donde cantidades enormes de dinero son lavadas por el trafico de drogas, nuevas
empresas de la mafia internacional, o simplemente por distintas formas de corrupcion
politica o “caciquismo”. Si los contactos entre las islas son dificiles, lo son mucho mas los
contactos entre estas mismas islas y una gran parte del continente caribefio, del cual forma
parte Colombia, y no solamente una parte sino como una presencia mayor. Cartagena de
Indias es la ciudad emblematica del Caribe continental. Es un monumento impresionante a
sus propias contradicciones: una arquitectura colonial elegante construida con la trata de
esclavos, una presencia Afro-Colombiana que ha sido llevada hasta los extramuros y mas
alld de su propia ciudad, una jerarquia aristocratica, problemas inmensos de pobreza y
analfabetismo.

No es necesario decir que la gente del Caribe colombiano se siente a si misma a través de
la raza, historia, comida, musica y clima mas como parte del Caribe, que de una identidad
nacional. Esta gente sabe, por supuesto, que no forman parte de la tradicion de los Andes,
gue une a Colombia con Peru y Ecuador, sus modelos diarios de existencia, su lenguaje
corporal, su ritmico hablar lo dicen todo!. Aqui todo es hibrido y diferente.

Entonces, que puede esperarse de artistas viviendo en el caribe colombiano? La respuesta,
asi lo creo, es lo suficientemente clara, lo que encontramos es literalmente lo que
podriamos esperar: respuestas precisas a problemas particulares. En resumen, un arte
conceptual basado en las realidades socio-culturales. Econdmicamente, como lo habia
dicho, es una de las regiones en desventaja de la nacion, sufre desempleo masivo, extrema
pobreza, falta de adecuada infraestructura en educacion y excesivas diferencias entre ricos
y pobres. Y sin embargo, al mismo tiempo, su cultura esta viva. Mdsica, baile, cultura
indigena y arte popular son fuertes y vibrantes. La musica y el baile son, sin discutir, la
columna vertebral de esta cultura y sus raices descansan en la herencia afro-colombiana y
afro-caribefia. El arte contemporaneo en este contexto puede ser visto como un producto de
lujo con un mercado muy pequefio.

Memorias, Afio 3, N° 6. Uninorte. Barranquilla. Colombia
Noviembre, 2006. ISNN 1784-8886



MEMORIAS !ﬂ

Revizta Digital de Historia y Arqueologia dezde el Caribe UNIVERSIDAD
DEL HORTE

No hay galerias de renombre, un namero limitado de museos contemporaneos trabajando
con pequefios presupuestos y sobreviviendo gracias a los esfuerzos individuales de
directores y algunos pocos coleccionistas locales. Los artistas se encuentras a si mismos
sin salidas adecuadas para su obra y Bogota esta a mucha distancia. Sin embargo, estas
desventajas son usadas por los artistas jovenes quienes estan activamente buscando
maneras de entrar en comunicacion o dialogo con sus propias comunidades. Estan
produciendo trabajo basados en un impulso dialogante y muchas de sus imagenes
involucran directamente el problema de como representar lo social. Su arte se vuelve
funcional y efectivo y su éxito depende de su capacidad de representar imaginativamente,
de evitar el simple cliché, o la pura descripcion, y de envolver al espectador en un proceso
interrogativo como actor mas que como un simple espectador pasivo.

De este modo nuestra propuesta para el Salon se basa casi en su totalidad en la necesidad
de un sistema abierto de inclusion, enfocandose en afirmaciones que son a menudo
modestas en escala, pero siempre llegando hasta el final, sin concesiones o
condescendencias, comprometidos criticamente. A la vez hemos tratado de dar una
coherencia a nuestra selecciéon reduciendo la atencion a los trabajos mas claramente
articulados. Podrian por supuesto, haber otras propuestas basadas quiza en estéticas
formales, nuevas formas de subjetividad (no solamente aquellas de un lirismo exhaustivo),
0 en temas muy de moda en la cultura contemporanea tales como el cuerpo, identidad,
escultura publica o cualquier otro. Hemos trabajado muy de cerca como un equipo con
pocos desacuerdos, seleccionando segiin hemos creido las propuestas mas fuertes, aquellas
basadas en una ética de claridad, que tienen que ver con la incuestionable inmediatez de la
realidad, y son guiadas por la urgencia de una opinién articulada o emocion y por la
necesidad de definir una postura frente a la realidad. De tal manera, no sorprende que
estos trabajos inevitablemente se centren en lo social o socio-cultural.

El discurso post-colonial que yace en el corazon de la estética caribefia contemporanea nos
ha mostrado que la concepcién hegemonica occidental globalizada como la verdadera y
Unica forma de la realidad humana, llega a ser una meta-narracion que atrapa a los “otros”
( el "otro™ para Occidente ) dentro de una légica de marginalidad cultural, politica y
econdmica. Esta no es una declaracion menor sino una que cualquier intento serio de
elaborar una estética Caribefia tendria que considerar como un punto de inicio. Este es un
punto de vista que se centra claramente en la politica de diferencias étnicas pero no es
irrelevante para el sujeto blanco post-colonial, quien como el resto de su comunidad, esta
ahora viviendo una segunda invasion colonial, en esta ocasion abiertamente econdémica. El
Caribe también ha visto como la clase media negra, en vez de empujar hacia una visién
liberadora, simplemente ha ejercido un populismo falso como un medio de consolidarse en
el poder, dentro de un marco de viejos valores coloniales.

Memorias, Afio 3, N° 6. Uninorte. Barranquilla. Colombia
Noviembre, 2006. ISNN 1784-8886



MEMORIAS !ﬂ

Revizta Digital de Historia y Arqueologia dezde el Caribe UNIVERSIDAD
DEL HORTE

La solidaridad racial rara vez se ha mostrado como un principio no negociable en el
comportamiento de la cultura socio-politica post-colonial del Caribe. Mas ain, mucha de la
literatura critica ha producido una clase de critica de un modelo "enchufado™ altamente
comprometido, adhiriéndose a normas metropolitanas como verdades universales, siendo
esto mas evidente quiza en zonas linglisticas francesas, holandesas o inglesas -como un
resultado del peso e influencia de los respectivos sistemas educacionales- que en el
contexto del Caribe espafiol donde la liberacion del poder colonial llegd en fecha mucho
mas temprana, aunque, como ya lo dije, todo el Caribe es ahora victima de un neo
colonialismo econémico global. El Caribefio de habla hispana puede ver esto cada vez que
salga de la puerta de su casa, coja un libro o tome un vaso de agua.

Lo que podemos esperar es lo que tenemos!. Artistas mirando lo que es inmediato y crucial
para ellos, centrandose en esos tdpicos que marcan el curso de sus propias vidas tanto
como las del resto de la comunidad, no perdidos en callejones o en pequefios cambios del
yo (un tipico lujo de clase media que pocas veces caracteriza el contexto de donde
provienen la mayoria de artistas e incapaces o impotentes para un analisis mas alla de un
mero sentimiento), artistas hacia afuera, en el mundo, dentro de él, en “.this in which”
como Heidegger Ilamé al mundo, descubriendo la medida de un yo energizado, sumergido
enlo quees! ...

No egocéntrico sino excéntrico, no un centro sino una parte. Estos artistas inevitablemente
hablan de paguetes-bomba, de desplazados, de la violencia que explota y angustia a todos
los niveles de nuestra existencia - .violencia de estado, .violencia doméstica, a nivel del
barrio a través de la creciente presencia de pandillas callejeras, y en esa de lo econémico.
Habla de personas que tienen sus cuerpos maltratados por no pagar una deuda a alguna
compafiia u otra, precediendo al maltrato de su memoria, de héroes de futbol que parecen
adolescentes convertidos en un simulacro de hombres, de espacios en la comunidad donde
podemos representar nuestras vidas, de aquellos recicladores de papel rebuscandose el
sustento para sobrevivir, de aquellos que actdan, mendigan o venden en los semaforos, de
aquellos que se rebuscan en los basureros buscando comida o cualquier cosa que les sirva
en una economia de supervivencia. Hablan de la explotacion sexual de jovenes, de
educacién, o mejor dicho, de la falta de ésta y de las lecciones, desde intereses creados, de
nuestro sistema pedagogico, de nuestras politicas, de nuestra iglesia. Ellos hablan de la
lucha para controlar el sistema de agua, o de las frases cortas que ensefian a nuestros nifios
a leer y de la persistencia irrelevante de la palabra orientada de “NACHQO”. Este es un arte
activo y critico. Todos sabemos que probablemente no pueden cambiar las cosas pero
pueden cambiar la visibilidad de sucesos y eventos y por lo tanto nuestra actitud y manera
de involucrarnos. No es tanto un arte politico como un arte social que alcanza dimensiones
politicas .a través de sus llamados a la accion y la atencion. ES un arte que se mueve con

Memorias, Afio 3, N° 6. Uninorte. Barranquilla. Colombia
Noviembre, 2006. ISNN 1784-8886



MEMORIAS !-]

Revizta Digital de Historia y Arqueologia dezde el Caribe UNIVERSIDAD

Energia y emocién. Mira -ya era hora que asi fuese- hacia lo que Fanon® llamé “les

2 Frantz Fanon (1925-1961). French psychiatrist and revolutionary writer, whose writings had profound influence on the radical
movements in the 1960s in the United States and Europe. As a political thinker born in Martinique, Fanon's views gained audience in the
Caribbean islands along with Aimé Césaire, Edouard Glissant, C.L.R. James, and Eric Williams. Fanon rejected the concept of Négritude
- aterm first used by Césaire - and stated that persons' status depends on their economical and social position. Fanon believed that violent
revolution is the only means of ending colonial repression and cultural trauma in the Third World. "Violence," he argued, “is a cleansing
force. It frees the native from his inferiority complex and from his despair and inaction; it makes him fearless and restores his self-
respect.": "'l have no wish to be the victim of the Fraud of a black world. My life should not be devoted to drawing up the balance sheet of
Negro values. There is no white world, there is no white ethic, any more than there is a white intelligence. There are in every part of the
world men who search. | am not a prisoner of history. | should not seek there for the meaning of my destiny. I should constantly remind
myself that the real leap consists in introduction invention into existence. In the world through which | travel, I am endlessly creating
myself." (Fanon in Black Skin, White Masks, 1952) Frantz Fanon grew up in Martinique amid descendants of African slaves, who had
been brought to the Caribbean to work on the island's sugar plantations. Fanon's father Casimir worked in the customs service; he died in
1947. At the lycée Schoelcher in Fort-de-France, where Fanon studied, one of his teachers was Aimé Césaire. In his teenage Fanon
became politically active and participated in the guerrilla struggle against the supporters of the pro-Nazi French Vichy government. He
served in the Free French forces and volunteered to go to Europe to fight. After the war he studied medicine and psychiatry in Paris and
Lyons. Among Fanon's friends was Edouard Glissant, his younger compatriot, who studied philosophy and history at the Sorbonne.
Fanon was, according to Glissant “"extremely sensitive”. Glissant debuted as a poet with Un champ d'lles (1953), Fanon's first major
work, BLACK SKIN, WHITE MASKS, appeared in 1952. The book, analyzed the impact of colonialism and its deforming effects, had a
major influence on civil rights, anti-colonial, and black consciousness movements around the world. Fanon argued that white colonialism
imposed an existentially false and degrading existence upon its black victims to the extent that it demanded their conformity to its
distorted values. The colonized is not seen by the colonizer a human being; this is also the picture the colonized is forced to accept. Fanon
demonstrates how the problem of race, of color, connects with a whole range of words and images, starting from the symbol of the dark
side of the soul. "Is not whiteness in symbols always ascribed in French to Justice, Truth, Virginity?" Fanon examines race prejudices as
a philosopher and psychologist although he acknowledges social and economic realities. The tone of the text varies from outrage to cool
analysis and its poetic grace has not lost anything from its appeal. In 1952 Fanon began to practice in a psychiatric ward in Algeria. He
married in 1953 a young white Frenchwoman. At Blida-Joinville's hospital, where Fanon worked as the director of the psychiatric
department, he applied the ideas of Frangois Tosquelles, an innovative practitioner of group therapy. In 1954 the National Liberation
Front (FLN) started its open warfare against French rule. After three years Fanon resigned and allied himself with the Algerian liberation
movement that sought to throw off French rule. Fanon travelled guerrilla camps from Mali to Sahara, hid terrorists at his home and
trained nurses to dress wounds. In 1959 he was severely wounded on the border of Algeria and Morocco. Fanon then worked briefly as an
ambassador of the provisional Algerian government to Ghana and edited in Tunisia the magazine Moudjahid. During this period he also
founded Africa's first psychiatric clinic. Much of his writing concentrated on the Algerian revolution, including the essays published in
L'AN CINQ, DE LA REVOLUTION ALGERIENNE (1959), in which he calls for armed struggle against the French imperialism. Fanon
himself did not live long enough to witness Algeria's independence. Fanon survived several political murder attempts, and also the
slaughter in 1957, in which the F.L.N. killed 300 suspected supporters of a rival rebel group. After a 1,200-mile intelligence expedition in
1960, from Mali to the Algerian, he was seriously ill. Finally Fanon was taken of leukemia and died in Washington, DC, on December
12, 1961. After negotiations, his body was flown back to Algeria to be buried on Algerian soil. Josie Fanon, his wife, committed suicide
in Algiers in 1989. Fanon's last work, The Wretched of the Earth (1961), was called by its publisher "the handbook for the black
revolution”. The book was based on Fanon's experiences in Algeria during the war of independence. Using Marxist framework, Fanon
explores the class conflict and questions of cultural hegemony in the creation and maintenance of a new country's national consciousness.
"In guerrilla war the struggle no longer concerns the place where you are, but the places where you are going. Each fighter carries his
warring country between his toes." The Wretched of the Earth became one of the central documents of the black liberation movement.
Fanon's writings also influenced such anticolonial writers as Kenya's Ngugi Wa Thiong'o, Zimbabwe's Tsitsi Dangarembga, and
Senegal's Ousmane Sembéne. In contrast to Mao and orthodox Leninism, Fanon did not accept the view that the Communist party leads
the revolution, but he believed that the revolutionary party grows from the struggle. As a Marxist Fanon argued that postcolonial African
nations end in disaster if they simply replace their white colonial bourgeois leaders with black African bourgeoisie trained by Europeans -
oppression remains under capitalistic class structure. "The national bourgeoisie will be greatly helped on its way toward decadence by the
Western bourgeoisies, who come to it as tourists avid for the exotic, for big game hunting, and for casinos. The national bourgeoisie
organizes centers of rest and relaxation and pleasure resorts to meet the wishes of the Western bourgeoisie. Such activity is given the
mane of tourism, and for the occasion will be built up as a national industry." For further reading: Fanon by D. Caute (1970); Colonialism
and Alienation by Renate Zahar (1974); Frantz Fanon by L. Gendzier (1973); Frantz Fanon: Social and Political Thought by Emmanuel
Hansen (1977); A Critique of Revolutionary Humanism: Frantz Fanon by Richard C. Onwuanibe (1983); Holy Violence by B. Marie
Perinbam (1983); Frantz Fanon and the Psychology of Oppression by Hussein Abdilahi Bulhan (1985); Fanon: In Search of the African
Revolution by J. Adele Jinadu (1986); Fanon and the Crisis of European Man by Lewis R. Gordon (1995); Fanon: A Critical Reader, ed.
by Lewis R. Gordon (1996); Fanon's Dialectic Experience by Ato Sekyi-Otu (1997); Frantz Fanon: Conflicts and Feminisms by T.
Denean Sharpley-Whiting (1997); Fanon for Beginners by Deborah Wyrick (1998); Rethinking Fanon, ed. by Nigel C. Gibson (1999);
Frantz Fanon: A Life by David Macey (2000); Frantz Fanon: A Biography by David Macey (2001) Selected works: PEAU NOIR,
MASQUES BLANCS, 1952 - Black Skin, White Masks (trans. by Charles Lam Markham); L'AN CINQ DE LA REVOLUTION
ALGERIENNE, 1959 - Studies in a Dying Colonialism; LES DAMNES DE LA TERRE, 1961 - The Wretched Earth (trans. by
Constance Farrington) - Sorron yésta; POUR LA REVOLUTION AFRICAN, 1964 - Toward the African Revolution (trans. by Haakon
Chevalier).

Memorias, Afio 3, N° 6. Uninorte. Barranquilla. Colombia
Noviembre, 2006. ISNN 1784-8886



MEMORIAS !!]

Revizta Digital de Historia y Arqueologia dezde el Caribe UNIVERSIDAD

Damnes de la terre” -la hoy transracial clase de los desempleados, sin hogar, encarcelados
y pobres. Lo hace a través de una mirada que es especifica y particular, no general y
universal y es precisamente esta cualidad la que le da un "filo cortante".

Estos son artistas comprometidos en una vision post-estética quienes encuentran el campo
de expresion para su trabajo, el filo critico de su pensamiento, en un analisis tanto intuitivo
como perceptivo, de como vivimos, el espacio donde vivimos, las jerarquias que creamos,
las relaciones intrafamiliares, el abuso doméstico de los nifios, | o las costumbres religiosas
y los campeones mundiales de Palenque. Es un arte basado en lo conceptual, .y como tal
debe algo al mundo parcialmente abierto en los sesentas, no sélo el Arte Conceptual
Norteamericano sino igualmente la historia del Conceptualismo Latinoamericano que pocas
veces se ha narrado...

Todo el Caribe podria beneficiarse de la técnica de Fanon, del sociodiagndstico para dar
una lectura sintomatica de las manifestaciones de una alarmante ceguera asi como sus
declaraciones dadas que sefialan el folclor excluido y culturas populares como fuentes y
posibilidades de una estética Caribefia post-colonial: Esto es un tema complejo y nuestra
seleccion hace un pequefio esfuerzo para confrontar incorporando diferentes formas de
produccion cultural en el mismo espacio...

Muchos criticos han descrito las normas cognitivas provenientes del colonialismo y la
cultura de Occidente como formas de encantamiento, brujeria y hechiceria cultural.

La critica Caribefia ha estado, hasta la presente, haciendo estos reconocimientos, por
ejemplo: George Lamming® y su lectura de la cultura occidental como analoga a la magia

% George Lamming was born on June 8, 1927 in Barbados where he attended Combermere High School. He left for Trinidad in 1946, teaching school until
1950. He then emigrated to England where, for a short time, he worked in a factory. In 1951 he became a broadcaster for the BBC Colonial Service. He
entered academia in 1967 as a writer-in-residence and lecturer in the Creative Arts Centre and Department of Education at the University of the West Indies.
Since then, he has been a visiting professor at the University of Texas at Austin and the University of Pennsylvania and a lecturer in Denmark, Tanzania, and
Australia. Major Works. Lamming's first novel, In the Castle of My Skin, was published in 1953. Sandra Pouchet Paquet describes it as an "autobiographical
novel of childhood and adolescence written against the anonymity and alienation from self and community the author experienced in London at the age of
twenty-three." His next novel, The Emigrants, deals with a group of West Indian expatriates who, like Lamming, reside in England. His more recent works
depart from this semi-autobiographical format. Of Age and Innocence and Season of Adventure take place on Lamming's fictional Caribbean island of San
Cristobal and, according to Jan Carew, represent an attempt "to rediscover a history of himself by himself." His next novel, Water with Berries, describes
various flaws of West Indian society through the plot of Shakespeare's The Tempest. Natives of My Person, his final novel, is an account of the voyage of a
slave-trading ship on its voyage from Europe to Africa to the North American colonies. On Identity. A highly political author, Lamming is credited, along
with Vic Reid, Wilson Harris, V.S. Naipaul, Everton Weekes, Derek Walcott, Garfield Sobers, Mighty Sparrow, and others, with making the emergence of a
Caribbean identity possible. Lamming sees the lack of cultural identity in this region as a direct result of thehistory of colonial rule. Ngugi wa Thiong'O,
while reviewing Of Age and Innocence, concurs that, "The West Indian's alienation springs . . . from his colonial relationship to England." Lamming, who
opposes colonialism as well as neo-colonialism, recognizes that language is a means of colonization and encourages resistance to cultural imperialism:
"People are becoming aware that the overwhelming dominance of North American mass culture will destroy the society if there is not what one would call a
force of cultural resistance to that.". Works by George Lamming: The Emigrants. M. Joseph, 1954. McGraw, 1955; reprinted, Allison & Busby, 1980; In the
Castle of My Skin. Introduction by Richard Wright. McGraw, 1953; reprinted with a new introduction by the author, Schoken, 1983; Natives of My Person.
Holt, 1972; Of Age and Innocence. M. Joseph, 1958; reprinted, Allison & Busby, 1981; The Pleasures of Exile. M. Joseph, 1960; reprinted, Allison &
Busby, 1984; Season of Adventure. M. Joseph, 1960; reprinted, Allison & Busby, 1979; Water with Berries. Holt, 1972.

Memorias, Afio 3, N° 6. Uninorte. Barranquilla. Colombia
Noviembre, 2006. ISNN 1784-8886



MEMORIAS .

Revizta Digital de Historia y Arqueologia dezde el Caribe UNIVERSIDAD

De Prospero®. Volviendo a Caliban, se encuentran trazos notorios en los escritos de
Glissant®, Wynter®, Brathwaite, C. D. James, etc. También es obvio que el enfoque debe

* Peronaje, junto a Calibén, de la obra de William Shakespeare, “The Tempest” —“La tempestad”-, en la que este Gltimo —Caliban-, es esclavo de Prospero.

° Edouard Glissant (b. 1928). French-Caribbean poet, novelist, and philosopher, frequently mentioned as a candidate for the Nobel Prize for literature.
Although Glissand's work mainly deal with his native island of Martinique, its landscape, language, and identity of its people, his thought reaches far beyond
the Antilles and has strong relevance in the current postcolonial debate. "The poet chooses, elects in the world mass what he needs to preserve, what his song
accords with. And the rhythm is ritual force, lever of consciousness. It leads to these powers: prosodic richness (rigor), guarantor of choice, guardian of
conquests; the knowledge of the world in its thickness and its spread, the enlightning obverse of History. That is to say poetry rebegins in the domains of the
epic." (from 'Earth’, trans. by Pierre Joris)

Edouard Glissant was born in Sainte-Marie, Martinique, as the son of a gireur - a ganger who organized the workers who cut the cane. The island has been in
French possession since 1816, its official language is French, but Creole is the language of people. Glissant entered in 1939 the best-known educational
institution of the country, the Lycée Schoelcher in Fort-de-France. One of his teachers was the poet and founder of the Negritude movement Aimé Césaire.
Glissant was also a member of "Franc-Jeu" movement which helped Césaire's campaign of 1945, when he was elected mayor of Fort-de-France. In 1946
Glissant moved to France, where he studied history and philosophy the Sorbonne and ethnology at the Musée de I'Homme. Among his friends was Frantz
Fanon (1925-1961), his compatriot, whose writings have had a profound influence on civil rights, anti-colonial, and black consciousnhess movements around
the world. In Paris Glissant worked at the Centre National de la Recherche Scientifique. He started to contribute in 1947 to Présence Africaine and from the
early 1950s he participated widely in left-wing activities. With Paul Niger he founded the Front Antillo Guyanais, which agitated among other things for the
decolonization of French overseas departments. The group was dissolved by Charles De Gaulle in 1961; Glissant himself was kept under virtual house arrest
and forbidden to return to Martinique. Glissant's ban was lifted in 1965. After moving back to Martinique Glissand founded in 1967 his Institut Martiniquais
dEtudes, an educational and cultural institution, and worked as its director. In 1971 he founded the quaterly review Acoma. Glissant returned to Paris in
1980, where he edited the UNESCO Newsletter. In 1988 he become a lecturer at Louisiana State University. From 1995 he has taught literature at the City
University of New York. Glissant debuted as a poet in 1953 with Un champ d'lles. The epic poem Les Indes (1956, The Indies) retraced Columbus's voyage
to America and its consequences. In his essays and theoretical studies, Glissant's topics have varied from Eurocentric cultural imperialism to multilingualism
and the creolization of cultures and values. The slave trade, argued Glissant in Poetics of Relation (1990), caused the deterritorialization of African languages
and contributed to creolization in the West. "This is the most completely known confrontation between the powers of the written word and the impulses of
orality. The only written thing on slave ships was the account book listing the exchange value of slaves.” In contrast to Césaire's culturally unifying concept
of négritude, Glissant has criticized "fake universality" and emphasized cultural fragmentation in the Caribbean. In his theory of creolization Glissant has
replaced the monolingual concept of root-identity with the concept of the rhizome-identity, which maintains the fact of rootedness but rejects the idea of a
totalitarian root. The creole is at the same time “absolutely original” and growing like a rhizome without fixed roots - the process is global. Glissant sees that
the clearest symbol of creolization is a creole language, open to multilingual influence. Thus the arrogant monolingual imperialism is challenged by the
Tower of Babel. “Creolization carries in itself the adventure of multilingualism along with the extraordinary explosion of cultures." Among Glissant's other
important theoretical concepts is that of "relation" (la Relation), the principle of unity. "In Relation the whole is not the finality of its parts: for multiplicity in
totality is totally diversity." This abstract term refers to many aspects of colonial subjection. In a global framework it is manifested in the relations between
languages. Glissant rejects the need for a lingua franca. As an act of resistance from within the language, he also urges Antillian writers to break up the
colonial French, and has stated that it is absolutely necessary to violate the language at the written level. After visiting in 1989 William Faulkner's home
Glissant wrote Faulker, Mississippi (1996). In spite of its misleadingly regional title, the work is a multifaceted analysis of cultures, thought and literature,
which Glisssant starts by paralleling the creator of Yoknapatawpha County and Saint-John Perse, two authors of Plantation: "Truly, they are in harmony with
each other, although geographically so distant one from the other, and involved in projects so opposite. “Lacking" poetry, the latter would even dig into the
bare and ardent earth and finally pitch camp there. The former would exhaust all speakable poetry in the universal abstract phrase in which, in the end, he
lives." In his novels Glissant's has recorded the anticolonial revolt and liberation of Afro-Caribbeans. In 1958 he was awarded the prestigious Renaudot
Prize for the novel La Lézarde (1958, The Ripening). The story about revolutionary young Martinicans follow the flow of the river Lézarde down from the
hills to the sea, and also the journey of the hero, his relationship with his surroundings. In 1965 Glissant won the Veillon Prize for Le Quatrieme Siécle
(1964), the partial sequel of Le Lézarde. The novel examined the history of slavery in Martinique through two families, the Longou’s, the fugitive slaves, and
the Belouses, the plantation slaves, who accept their fate. Glissant's play, Monsieur Toussaint (1961), was based on the life of Toussaint Louverture (1746-
1803), the famous Haitian revolutionary leader, who has inspired a number of writers, including Aimé Césaire. For further reading: 'The Novels of Edouard
Glissant' by Frederich Case, in Black Images 2, (1973); ‘'The Image of Africa in the Writing of Edouard Glissant' by Wilbur J. Roger, in Association Journal,
vol. 21, (1978); Edouard Glissant by Daniel Radford (1982); An Introduction to the French Caribbean Novel by Beverly Ormerod (1985); Conquérants de la
nue: Edouard Glissant et I'H(h)istorie antillaise by B. Cailler (1988); World Literature Today, special Edouard Glissant issue, Autumn (1989); Contemporary
World Writers, ed. by Tracy Chevalier (1993); Edouard Glissant by J. Michael Dash (1995); Decolonizing the Text: Glissantian Readings in Caribbean and
African-American Literatures by Debra L. Anderson (1995); Encyclopedia of Latin American Literature, ed. by Verity Smith (1997); Encyclopedia of World
Literature in the 20th Century, vol. 2, ed. by Steven R. Serafin (1999); Edouard Glissant and Postcolonial Theory by Celia Britton (1999); Postcolonial
Paradoxes in French Caribbean Writing: Césaire, Glissant, Condé by Jeannie Suk (2001); A Pepper-Pot of Cultures: Aspects of Creolization in the Caribbean
by Gordon Collier (2004). Selected works: Un Champ d'iles, 1953; La Terre inquiéte, 1955; Soleil de la conscience, 1956; Les Indes, 1956- The Indes (trans.
by Dominique O'Neill); La Lézarde, 1958 - The Ripening (trans. by Frances Frenaye / J. Michael Dash); Le Sel noir, 1960; Le Sang rivé, 1961; Monsieur
Toussaint, 1961 (as screenplay in 1986) - trans. by Joseph G. Foster and Barbara Franklin; Le Quatriéme Siécle, 1964 - The Fourth Century (trans. by Betsy
Wing)

ed.: Mémoires de M. d'Artagnan, by Gatien de Courtilz, 1966; L'Intention poétique, 1969; Malemort, 1975; Boises, 1979; Le Discours antillais, 1981 -
Caribbean Discourse (trans. by J. Michael Dash); La Case du commandeur, 1981; Edouard Glissant, 1982; Pays révé, pays réel, 1985; Mahagony, 1987;
Poétique de la Relation, 1990 - Poetics of Relation (trans. by Betsy Wing); Fastes, 1991; Poémes complets, 1994; Introduction a une poétique du divers,
1996; Faulkner, Mississippi, 1996 (trans.); Traité du Tout-monde, 1997; Sartorius: le roman des Batoutos, 1999; Le Monde incréé, 2000; Ormerod, 2003.

6 Sylvia Wynter is Professor Emerita at Stanford University, where she held a joint appointment in Spanish and Portuguese and in the Program of African
and Afro-American Studies. Her anti-colonial novel The Hills of Hebron was published in 1962. Her recent essays include “Columbus, the Ocean Blue and
Fables that Stir the Mind: To Reinvent the Study of Letters," in Poetics of the Americas: Race, Founding and Textuality (1997); "A Different Kind of
Creature: Caribbean Literature, the Cyclops Factor and the Second Poetics of the Propter Nos," in Sisyphus and Eldorado: Magical and Other Realisms in
Caribbean Literature (Annals of Scholarship, vol. 12); and "Genital Mutilation or Symbolic Birth: Female Circumcision, Lost Origins, and the Aculturalism
of Feminist/Western Thought," in Case Western Law Review (Winter 1997). She is preparing a collection of her essays for publication under the title The
Third Event: Essays Towards the Human, After "Man".

Memorias, Afio 3, N° 6. Uninorte. Barranquilla. Colombia
Noviembre, 2006. ISNN 1784-8886



MEMORIAS !ﬂ

Revizta Digital de Historia y Arqueologia dezde el Caribe UNIVERSIDAD
DEL HORTE

Estar redirigido a la raza, a la inscripcion de la raza en la relacion colonial constituyendo
una estrategia crucial para una poética del desencanto. Aqui es donde la cultura folclérica
y popular adquiere un significado inmenso como un punto fuera del orden hegemonico de
la plantacion (especialmente en el mundo caribefio de habla inglesa y francesa).

Se erige como un sitio conceptual que puede brindar ideas criticas para desencantar la
realidad imposible en que estamos sumergidos. Esta oposicion binaria es una llave dtil
para entender mucho de la cultura caribe: la plantaciéon - como se dice en Barbados - como
el sitio colonial de implantacién de una cultura oficial europea y el lugar de esclavos como
terreno de arraigo de la cultura Africana en el nuevo mundo. Las tensiones entre ambos
condujeron al florecimiento de una contra-identidad y un contra-imaginario neoindigena
popular. En el Caribe colombiano esta metafora debe ser ampliada para incluir los valores
culturales del latifundio y minifundio, o de la cultura rural y la cultura urbana dominante, o
simplemente como un asunto de raza y etnia. Mi opinion, sin embargo, es que la
confrontacién entre lo popular y la cultura dominante sobrevive y es también terreno fértil
para "cruce-inseminaciones”. En otras palabras, la cultura popular consistentemente ha
proporcionado el lecho donde la alta cultura se ha construido.

El Caribe no puede, no debe, olvidar, ignorar, o no reconocer la presencia africana, tan
visible en su masica y danza, pero ampliamente ausente (necesitamos preguntar ¢por qué?)
de las estructuras del arte contemporaneo dominadas por el blanco. En el proceso de
nuestra seleccion hemos visto que las energias creativas del negro raramente se expanden
en esta direccion de puertas cerradas y mundo de lujo. Lo que quiero decir es que la
negacion de la presencia africana deja incontestablemente la imagen del europeo como el
portador de la Razén y la Cultura y simplemente refuerza la falsa idea de la esterilidad de
la cultura africana. Esclavitud y raza son ejes de la historia caribefia y sin ellos la historia
permanece no contada. Entendemos las cosas a través del pasado pero nuestras lecturas son
con frecuencia, trdgicamente ciegas. EIl discurso postcolonial es una fuerza correctiva,
reconociendo la diferencia, no s6lo como un hecho sino como un valor. Nuestra tarea es
ahora repensar. Pensar de una manera diferente, o como Aimé Cesaire dice librarnos de las
ideas petrificadas que nos obstruyen el camino. Nos enfrentamos a una crisis del
conocimiento a la par .de las crisis globales que el Caribe esta viviendo: el terrorismo
ecologico que no solo sufre, sino permite ( y debo decir, que los pocos proyectos
ecoldgicos que hemos visto han sido lamentablemente simplistas o peor adn, narcisistas,
explotando mas que dialogando con la comunidad).

Africa existe poderosamente en el Caribe hoy, pero existe sin interpretacion de significado.
Hay muchas razones para esta situacion y se viven en diferentes niveles de intensidad a
través del Caribe. No hay una sola historia sino una serie de fragmentos e historias
fragmentadas. Sabemos que cada centro tiene su propia periferia y cada periferia tiene

Memorias, Afio 3, N° 6. Uninorte. Barranquilla. Colombia
Noviembre, 2006. ISNN 1784-8886



MEMORIAS !E,

Revizta Digital de Historia y Arqueologia dezde el Caribe UNIVERSIDAD

Numerosos centros... Cualquier gran ciudad es testigo de las diarias evidencias de este
proceso fluido y cambiante. Las razones para esta manifiesta ausencia de interpretacion de
significado, contribuyendo cada una de ellas a la crisis de conocimiento, se han
multiplicado y varian de acuerdo al contexto especifico. Esto incluye los nativos
escolarizados y asimilados con sus respuestas aversivas a el "otro" africano y su temor de
caer en la imagen europea del desviado (africano). Por otro lado, las nociones burguesas
del progreso que le dan la espalda al reconocimiento de las raices africanas en el nuevo
mundo, y la modernizacion que denigra del contra-modernismo neoindigenista a través del
folclor. Sugiero que el empuje debe ser sostenido hacia el reconocimiento y la
incorporacion de lo Afro en Colombia, lo popular y la cultura étnica dentro del contexto de
la produccidn del arte contemporaneo y un analisis preciso, a través de los actores mismos
y de la manera en que la cultura Caribe contemporanea ha emergido de estas fuentes.

Lo que hemos tratado de hacer es mostrar el compromiso de estos jovenes artistas con su
sociedad, muchos de ellos egresados de escuelas de arte cuyos profesores empujan a sus
estudiantes hacia un pensamiento conceptual interdisciplinario como un terreno efectivo
para la produccién artistica. Hemos incluido el trabajo de artistas indigenas y artistas
populares  cuya obra meritoria inevitablemente también afirma posicionamiento
ideologico. También hemos incluido referencias a la danza, tradiciones populares y masica
por razones ya mencionadas.

En su espléndido texto de 1968, "The wretched of the Earth", Franz Fanon dice: "La
cultura nunca tiene la transparencia de las costumbres: aborrece todo lo simple™. Quiza la
cultura, especialmente la cultura caribefia, se opone a la simplificacion. Ella construye y
enmarafia lo dado. Fanon, de hecho, continda definiendo la cultura como el movimiento
fluctuante que las personas justamente estan configurando”. EI Caribe colombiano me
parece que esta vivo en el sentido de "justamente estan configurando™!

También estd viviendo un nuevo urbanismo bajo el impacto de la globalizacién que sus
artistas y escritores estan activamente articulando, situdndose dialécticamente en conflicto
con el mundo rural de “Cien afios de soledad”. Pero no deberiamos olvidar que el mundo
rural no es un fendmeno estatico, sobrevive dentro de sus propios patrones, cambios y
ritmos particulares y peculiares.

Las culturas, igual que las identidades, estan en un estado constante de fluctuacion,
remodelacion interminable y redefinicion de ellas mismas. Esta ha sido la historia del
Caribe. Hoy se siguen rearticulando en los margenes de sus ciudades donde las sub-culturas
se estan produciendo activamente. Por supuesto, han erigido sus propios codigos de
lenguaje.

Memorias, Afio 3, N° 6. Uninorte. Barranquilla. Colombia
Noviembre, 2006. ISNN 1784-8886



MEMORIAS !-:-.]

Revizta Digital de Historia y Arqueologia dezde el Caribe UNIVERSIDAD

La danza ha sido incluida porque, ya lo he dicho, es una expresion central: " puede ser
descifrada como un libro abierto con un esfuerzo enorme de la comunidad para exorcizarse,
para liberarse, para explicarse.” En la Filosofia Africana, toda danza, todo arte es la
encarnacion de una singular fuerza de la vida universal. Es una metéfora del tejido que
une y es central para el entendimiento del Caribe, permitiéndonos ver las expresiones
culturales africanas y caribefias - neoindigenas, intelectuales, sociales, politicas, textuales,
corales, coreograficas, como procesos culturales de conexién y constante hibridacion.

Finalmente todos reconocemos que la diaspora, el exilio caribefio, ha sido y continGa
siendo el modelo para la dispersion del hombre a través de este dltimo siglo, y
consecuentemente hemos hecho un esfuerzo para incluir artistas que estan trabajando fuera
del pais. Lo que me parece importante es que ellos estan comprometidos en un
intercambio de tres vias que incluye el impacto de la nueva cultura sobre el artista, la
inclusion del artista en esa nueva cultura, y el impacto del artista dentro de su contexto
original.

Mirando estas obras podemos sentir que los artistas estan cerca de lo que se ha dicho con
anterioridad y que estas declaraciones tienen credibilidad.

Notas

I. Fanon F. The wretched of the Earth, Grove, N.Y., 1968. p.224
2. lbid. p.227
3. idem. p.57

* Catedratico de Literatura Norteamericana de la Universidad de Alicante, Espafia. Critico de arte contemporaneo.
Subdirector de Conservacion Investigacion y Difusion del Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofia, Madrid, Espafa
(2003-2005). Curador del proyecto “Borde Caribe”, con Eduardo Hernandez y Bibiana Vélez, en el XI Salén Regional de
Artistas Caribe, celebrado en Valledupar, Cesar, en octubre de 2005. Ha sido Comisario de las siguientes exposiciones:
Julian Schnabel (Carmen, Sevilla); Juan Usle (IVAM,Valencia); James Lee Byars (IVAM); La "Pérdida" de las Colonias
(Generalitat VValenciana); Ferran Garcia Sevilla (IVAM); While Cuba Waits (Track 16, Los Angeles); Puerto Rico: Los 90
(Instituto de América, Granada); Cien Afios Después (Cuba, Puerto Rico, Filipinas, MEIAC, Badajoz); El poder de Narrar
(Centro de Arte Contemporaneo de Castellon), From B.A. to L.A (Track 16, Los Angeles), Eco Arte Contemporaneo
Mexicano (Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofia, Madrid), Palazuelo (MNCARS, Madrid). Asimismo ha publicado
los siguientes libros y ensayos: Geometria y Vision (Diputacion de Granada, 1996) Una Poética Activa (Editora Nacional,
Madrid, 1976); Conversaciones con Pintores (Alicante,1986); Una Imagen Profunda (Alicante, 1984); Polke's Postmodern
Strategies (Tate, Liverpool, 1997); Lupertz's Dithyrambs (Gachnang, Basle, 1995); Georg Gudni (Perceval Press, Santa
Monica, 2005).

Memorias, Afio 3, N° 6. Uninorte. Barranquilla. Colombia
Noviembre, 2006. ISNN 1784-8886



